
FARE GIUSTIZIA
Un focus sul conflitto interiore



SPARTIZIONI E SCAMBI SIMMETRICI:
LA «RESTITUZIONE»

«Ciò che è giusto nelle relazioni sociali è una certa equità e 
l’ingiusto una iniquità, non però secondo quella 
proporzione geometrica bensì secondo quella aritmetica. 
Infatti non vi è alcuna differenza se un uomo per bene ha 
rubato a un uomo dappoco o un uomo dappoco a uno per 
bene [...]; bensì la legge bada soltanto alle differenze del 
danno (e tratta le persone come eguali), cioè se uno ha 
commesso ingiustizia e l’altro l’ha subita se uno ha recato 
danno e l’altro l’ha ricevuto. 

Aristotele, Etica Nicomachea, 
V (E), 4, 1131 b 34 - 1132 a 7

49



SPARTIZIONI E SCAMBI SIMMETRICI:
LA «COMMUTAZIONE»

«Ora, verso le parti si possono considerare due 
tipi di rapporti. Il primo è quello di una parte con 
l’altra: e ad esso somiglia quello di una persona 
privata con un’altra. E codesti rapporti sono 
guidati dalla giustizia commutativa, la quale 
abbraccia i doveri reciproci esistenti tra due 
persone…». 

Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae 
ST, II-II, q. 61, a. 1, Co.

50



SPARTIZIONI E SCAMBI SIMMETRICI:
LA «DISTRIBUZIONE EQUA»

«Il giusto comporta almeno quattro elementi: due sono 
infatti le persone per le quali si trova ad essere e due gli 
oggetti, rispetto ai quali può esistere; e quali sono i rapporti 
tra le cose, tali dovranno essere anche quelli tra le 
persone: se infatti esse non sono eque non avranno 
neppure rapporti equi, bensì di qui sorgeranno battaglie e 
contestazioni, qualora persone eque abbiano e ottengano 
rapporti non equi, oppure persone non eque abbiano e 
ottengano rapporti equi. 

Aristotele, Etica Nicomachea, 
V (E), 3, 1131 a 19 - 25

51



SPARTIZIONI E SCAMBI ASIMMETRICI:
LA «DISTRIBUZIONE»

«…Il secondo tipo di rapporti considera il tutto in 
ordine alle parti: e a codesti rapporti somigliano 
quelli esistenti tra la collettività e le singole 
persone. E tali rapporti sono guidati dalla giustizia 
distributiva, la quale ha il compito di distribuire 
le cose comuni in maniera proporzionale». 

Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae 
ST, II-II, q. 61, a. 1, Co.

52



SPARTIZIONI E SCAMBI ASIMMETRICI:
LA «CONTRIBUZIONE»

«C’è poi la giustizia legale, che organizza l’azione 
dell’uomo secondo rettitudine rispetto al bene 
comune della moltitudine, come insegna 
Aristotele nel V libro dell’Etica». 

Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae 
ST, I-II, q. 113, a. 1, Co.

53



DI COSA PARLIAMO?
Una ricognizione per iniziare

In caso di male
Qual è la risposta pubblica al male agito dai cittadini?



Malum passions quod infligitur ob malum actionis 

Grozio, De iure belli ac pacis, lib. II, cap. XX, § 1

PENA



IL BENE & IL MALE

«La natura che si oppone a ogni forma è privazione, la 
quale è sempre inerente ad altro, e non gode di alcuna 
sussistenza autonoma. In tal senso, se il male consiste 
nella privazione, sarà in ciò che è privo di forma, e non 
esistente per se stesso. Così, se deve esserci un male 
nell’Anima, questo consisterà nel vizio e nella 
privazione che risiedono nell’Anima e non in qualche 
cosa di esterno a essa: ovvero sarà vizio». 

Plotino, Enneadi 
I, 8, 11

56



Malum passions quod infligitur ob malum actionis 

Grozio, De iure belli ac pacis, lib. II, cap. XX, § 1

[La pena è chiaro] che abbia un rapporto con la colpa: infatti si dice in senso proprio 
che un uomo è punito, quando subisce un male per qualcosa che ha commesso 

Si dice “pena” ogni privazione di un tal bene di cui uno si può servire per operare bene.

Tommaso d’Aquino, De Malo, q. 1, a. 4.

PENA



IN CASO DI DOLO: LA «PENA»

Il taglione spesso discorda dalla giustizia: ad esempio se un 
magistrato ch’è al potere colpisce, non deve per questo venir colpito 
in contraccambio; se invece uno colpisce un magistrato, non solo 
deve venir colpito, ma anche punito. Inoltre v’è molta differenza tra 
ciò che è volontario e ciò che è involontario. Bensì nelle relazioni e 
negli scambi il relativo diritto mantiene il taglione basandosi sulla 
proporzione e non sull’eguaglianza. E la città si basa appunto sul 
contraccambiare in ragione della proporzione. O infatti si cerca di 
ricambiare il male, o, in caso contrario, sembra di essere in 
schiavitù; altrettanto per il bene; se no, non v’è il contraccambio 
di benefici, sul quale si basa l’unione civile. 

Aristotele, Etica Nicomachea
V (E), 5, 1132 b, 28 – 1133 a 2

58



"

"Il contrappasso implica parità di compenso tra ciò che è subìto [passione] e un’azione precedente, e di esso 
si parla in senso proprio soprattutto negli atti ingiuriosi con cui uno colpisce la persona del prossimo: p. es., 
se uno percuote, [il contrappasso vuole] che sia percosso a sua volta. E questo tipo di giusto, o di diritto, è 

determinato dalla legge in Es 21 [23]: Renderà vita per vita, occhio per occhio... E poiché anche 
l’impossessarsi della roba altrui è un agire, si parla di contrappasso secondariamente anche in questi casi: 
cioè per il fatto che chi ha danneggiato viene a subire lui stesso un danno negli averi. E anche di questo si 

parla nell’antica legge, in Es 22 [1]: Se uno ruba un bue o una pecora, e li scanna o li vende, darà come 
indennizzo cinque buoi per il bue e quattro pecore per la pecora. [...] Ora, in tutti questi casi, in base alla 
giustizia commutativa, il compenso deve essere fondato sull’equivalenza, in maniera cioè che la passione 

che si subisce equivalga all’azione compiuta. Ma non sempre essa sarebbe equivalente se uno si limitasse a 
subire ciò che lui stesso ha fatto. Se uno, p. es., avesse danneggiato con ingiurie una persona superiore, la 

sua azione rimarrebbe più grave della passione da lui subita. E così chi percuote il principe non viene 
semplicemente ripercosso, ma viene punito molto più gravemente. 

Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae, II-II, q. 61, a. 4, Co.


