
XVII.
Condotte	perturbate

Le	funzioni	delle	relazioni	sociali1

1.		Condotte	perturbate	.

Quando	si	parla	di	«condotte	perturbate»	 	 2	 ci	 si	 riferisce	 automaticamente	 a
dei	 parametri	 fissi	 secondo	 cui	 sono	 definite	 le	 condotte	 nella	 «norma»,	 in
rapporto	alle	quali	o	in	deviazione	dalle	quali	le	«condotte	perturbate»	risultano
misurabili	e	codificabili.
Il	 discorso	 è	ovvio,	ma	anche	 l’ovvio	 lo	 è	 solo	 in	 funzione	dell’ovvietà	 che

esso	 rappresenta,	 tanto	 che	 il	 nostro	 automatico	 rifarci	 alle	 condotte	 nella
«norma»	 per	 definire	 quelle	 «anormali»,	 è	 cosí	 automatico	 che	 la	 definizione
assume	 un	 carattere	 autonomo	 come	 si	 trattasse	 di	 due	 realtà	 «naturalmente»
separate	che,	in	quanto	tali,	vengono	separatamente	indagate	e	affrontate.	Ma	la
«condotta	 perturbata»	 presa	 a	 sé,	 cioè	 separata	 da	 ciò	 che	 è	 la	 norma	 e	 dai
significati	 e	dalla	 funzione	che	 si	 trova	ad	assumere	nella	 realtà	 in	cui	 si	vive,
non	esprime	piú	la	contraddizione	che	essa	rappresenta	in	rapporto	a	ciò	da	cui
devia,	 e	 il	 modo	 in	 cui	 la	 si	 affronta	 non	 è	 che	 una	 sua	 razionalizzazione
«scientifica»	che	varierà	a	seconda	del	modo	in	cui	il	fenomeno	affrontato	sarà
inserito	 nell’una	o	 nell’altra	 disciplina	 del	 corpo	dottrinale,	 il	 cui	 primo	 scopo
consiste	 nell’eliminarne	 l’ambiguità,	 assolutizzando	 un	 solo	 polo	 della
contraddizione.
Di	volta	in	volta,	e	a	seconda	se	l’attenzione	«scientifica»	viene	a	focalizzarsi

su	un	elemento	piú	che	su	un	altro	del	comportamento,	e	a	seconda	delle	misure
che	 si	 vorranno	 adottare	 per	 rispondervi,	 esso	 sarà	 inserito	 nel	 corpo	 della
medicina,	 della	 psichiatria,	 della	 psicoanalisi,	 della	 criminologia	 della
sociologia,	ecc.	L’ambiguità	 implicita	nel	suo	rappresentare	una	contraddizione
rispetto	 a	 «qualcosa»,	 sarà	 quindi	 semplicemente	 ridotta	 al	 fatto	 –	 pur	 sempre
ambiguo	 –	 di	 poter	 rappresentare	 un	 «oggetto»	 che	 può	 essere	 contenuto	 da
discipline	 diverse,	 il	 cui	 denominatore	 comune	 resta	 la	 frattura	 tra
comportamento	 e	 realtà,	 senza	 che	 né	 l’una	 né	 l’altra	 di	 queste	 discipline	 si
occupi	di	andare	alle	radici	della	realtà	in	cui	il	fenomeno	«condotta	perturbata»
si	esprime	e	si	manifesta.	Il	problema	delle	«condotte	perturbate»,	se	affrontato
dall’una	o	dall’altra	angolatura	«scientifica»,	non	può	dirci	niente	che	vada	oltre
la	stereotipia	del	fenomeno	che	ogni	disciplina	produce	a	propria	immagine.	In



pratica	 la	 «Scienza»,	 nelle	 diverse	 branche	 che	 affrontano	 questo	 problema,	 è
delegata	ad	individuare	l’abnorme,	a	correggerlo	quando	è	possibile	riportandolo
nella	 norma,	 o	 a	 «vegliare»	 su	 di	 esso,	 una	 volta	 isolato	 negli	 istituti	 dove
l’abnorme	 trova	 la	 sua	 organizzazione.	Non	 esistono	 codificazioni	 e	 interventi
tecnici	 che	 siano	 funzionali	 alla	 tutela	 della	 norma	 e,	 insieme,	 alla	 tutela
dell’abnorme,	dove	l’una	e	l’altro	conservino	una	relazione	diretta	di	coesistenza
reciproca.	 La	 codificazione	 e	 l’intervento	 tecnico	 servono	 a	 sciogliere
l’ambiguità	di	questa	 reale,	concreta,	contemporanea	esistenza	dei	contrari,	per
poterne	affrontare	separatamente	gli	elementi	che	la	costituiscono	e	garantire	la
contradditorietà	della	«realtà»	che	ci	circonda.
Nei	 confronti	 di	 tali	 fenomeni,	 di	 fronte	 al	 fallimento	 pratico	 di	 queste

discipline	 –	 e,	 in	 genere	 di	 tutte	 le	 scienze	 umane,	 sembra	 dunque	 legittimo
tralasciare	le	definizioni	e	le	interpretazioni	che	queste	ne	hanno	dato,	per	tentare
un’analisi	 dei	 processi	 attraverso	 i	 quali	 si	 attua	 la	 neutralizzazione	 di	 ogni
contraddizione	 umana,	 esasperandone	 e	 assolutizzandone	 uno	 dei	 poli,	 per
inserirlo	in	sfere	di	competenza	ideologiche	e	istituzionali	separate.
Anche	 se	 piú	 oltre	 si	 riprenderanno	 i	 concetti	 di	 normalità	 e	 anormalità	 in

rapporto	 alle	 «condotte	 perturbate»,	 sembra	 piú	 utile	 e	 piú	 esemplificativo
partire	 da	 una	 delle	 razionalizzazioni	 scientifiche	 che	 definiscono	 e	 inglobano
nel	 proprio	 terreno	 tali	 condotte,	 la	medicina,	 prendendo	 in	 esame	 l’ambiguità
del	 concetto	 di	 salute	 e	 di	 malattia	 e	 il	 modo	 in	 cui	 tale	 ambiguità	 viene
affrontata	e	risolta	«scientificamente».

2.		Salute	e	malattia	.

Quando	 si	 parla	 di	 salute	 e	 di	 malattia	 si	 è	 culturalmente	 determinati	 ad
accettare	un’ovvia,	netta	separazione	fra	questi	opposti,	con	la	stessa	naturalezza
con	cui	si	dice	«piove»	o	«c’è	il	sole».	Le	definizioni	sembrano	apparentemente
riferirsi	a	una	realtà	tangibile	e	inequivocabile,	com’è	tangibile	e	inequivocabile
l’acqua	 che	 bagna	 o	 il	 sole	 che	 riscalda,	 o	 come	 lo	 è	 la	 differenza	 tra	 l’una	 e
l’altro.	Ma	 se	 ci	 si	 domanda	 che	 cosa	 sia	 la	 salute	 e	 che	 cosa	 sia	 la	malattia,
come	 realtà	 concrete	 in	 rapporto	alla	vita	 che	viviamo	ci	 si	 rifà	 ancora	ad	una
definizione	ovvia	che	rende	paradossale	la	domanda	stessa,	e	cioè	che	la	malattia
è	un	non	essere	nella	salute	e	che	la	salute	è	un	non	essere	nella	malattia.	Il	che
continua	a	non	dirci	niente,	su	ciò	che	è	la	salute,	né	su	ciò	che	è	la	malattia,	né
tantomeno	 ci	 può	 aiutare	 a	 capire	 quali	 siano	 i	 confini	 che	 separano	 l’una
dall’altra.	Se	poi	si	tenta	di	approfondire	il	discorso,	parlando	di	salute	e	malattia
in	relazione	al	significato	e	alla	funzione	che	si	trovano	ad	assumere	nell’insieme



di	 valori	 che	 costituiscono	 la	 nostra	 cultura	 e	 l’ossatura	 dell’organizzazione
sociale	 di	 cui	 essa	 è	 il	 supporto,	 la	malattia	 diventa,	 da	 un	 lato,	 ciò	 per	 cui	 si
ricorre	 al	 medico	 e	 all’ospedale	 e,	 di	 conseguenza,	 ciò	 che	 determina	 la
sospensione	 dalla	 «vita	 normale»,	 cioè	 dall’attività	 e	 dal	 lavoro;	 e	 la	 salute	 il
segno	 del	mantenimento	 dell’individuo	 nel	 proprio	 ruolo,	 nel	 proprio	 posto	 di
lavoro,	secondo	il	grado	di	efficienza	richiesto.
Salute	e	malattia	non	rappresentano,	in	questo	caso,	stati	naturali	,	definibili	in

base	a	caratteristiche	soggettive,	e	insieme	obiettive	precise:	cioè	non	sono	realtà
concrete	 (positive	 o	 negative)	 autonome	 rispetto	 alla	 funzione	 e	 al	 significato
che	 assumono.	 Esse	 risultano	 relative	 ad	 una	 «norma»	 che	 è	 esplicitamente
definita	 in	 termini	 di	 partecipazione	 alla	 vita	 produttiva,	 come	 esistesse	 una
equivalenza	diretta,	obiettiva	e	soggettiva,	tra	salute	e	lavoro.	Ma	questo	essere
la	 salute	 relativa	 a	 qualcosa	 che	 non	 è	 a	 priori	 identificabile	 con	 i	 bisogni
concreti	dell’uomo	(nella	nostra	società	la	produzione	è	un	valore	in	sé,	che	non
è	fatto	per	 l’uomo	che	produce	o	non	produce;	 incidentalmente	e	a	fasi	alterne
essa	ha	bisogno	di	un	certo	numero	di	 lavoratori	–	cioè	di	uomini	–	ma	se	può
farne	a	meno,	 come	spesso	accade	 in	caso	di	 recessione	economica,	o	 a	 causa
dello	 sviluppo	 dell’automazione,	 li	 elimina)	 si	 traduce	 in	 una	 assolutizzazione
della	 salute	 come	se	 la	norma	non	 fosse	 la	vita,	 cioè	una	 salute	costantemente
minata	 dalla	 malattia,	 e	 una	 malattia	 costantemente	 presente	 nella	 salute.	 In
questo	senso	 la	malattia	 si	 trova	ad	assumere	 il	 ruolo	di	una	sospensione	dalla
norma,	 sospensione	 che,	 se	 non	 si	 traduce	 velocemente	 in	 salute	 (quindi
efficienza	 e	 partecipazione	 produttiva)	 viene	 assolutizzata	 come	 morte	 (cioè
come	esclusione	dalla	vita).
L’assolutizzazione	 degli	 opposti	 (una	 in	 positivo,	 l’altro	 in	 negativo)

impedisce	ogni	segno	di	relazione	fra	l’uno	e	l’altro,	negando	quindi	un	rapporto
dialettico	 che	 faccia	 diventare	 la	 salute	 un	 momento	 di	 coscienza
dell’appropriazione	del	corpo	come	superamento	dell’esperienza	della	malattia,	e
la	malattia	una	fase	della	vita,	un’occasione	di	appropriazione	di	sé,	del	proprio
corpo,	delle	proprie	esperienze	e	quindi	della	salute	(se	non	interviene	la	morte).
Salute	e	malattia,	per	il	fatto	che	la	vita	presuppone	la	morte,	dovrebbero	essere
fenomeni	umani	in	contemporaneo	rapporto	di	antagonismo	e	di	unità:	equilibrio
e	squilibrio	dei	contrari,	esse	dovrebbero	essere	i	due	poli	dialettici	della	realtà
che	 si	muove	 appunto	 fra	 vita	 e	morte.	 La	 funzione	 della	medicina,	 in	 questo
caso,	 dovrebbe	 consistere	 in	 una	mediazione	 che,	 pur	 affrontando	 la	malattia,
tenda	 a	 mantenere	 presente,	 come	 esperienza	 fondamentale	 dell’uomo,	 la
contraddizione	 implicita	 nella	 vita	 (il	 suo	 contenere	 la	 morte),	 senza
assolutizzarne	uno	dei	poli	a	scapito	dell’altro.
Ma	 nel	 momento	 in	 cui	 la	 salute	 viene	 assunta	 come	 valore	 assoluto	 (in



quanto	equivalente	all’efficienza,	unico	valore	riconosciuto	in	una	società	in	cui
la	vita	è	funzionale	a	un	determinato	 tipo	di	produzione),	 la	malattia	si	 trova	a
giocare	 il	 ruolo	 di	 un	 accidente	 che	 viene	 ad	 interferire	 nel	 normale	 svolgersi
della	vita,	come	se	la	norma	non	comprendesse	tanto	la	salute	quanto	la	malattia.
In	 questo	 modo	 il	 malato	 si	 trova	 a	 vivere	 la	 sua	 malattia	 come	 qualcosa	 di
estraneo	alla	vita,	per	affrontare	il	quale	deve	affidarsi	alla	«scienza»,	diventando
tutto	malato,	 il	 che	gli	 impedisce	di	vivere	 la	malattia	come	un’esperienza	che
non	 spezzi	 il	 «continuum»	 della	 vita	 e	 alla	 quale	 potrebbe	 soggettivamente
partecipare	e	farvi	fronte	con	l’aiuto	della	«scienza».
L’ideologia	medica	–	che	non	si	sottrae	alla	assolutizzazione	della	salute	come

unico	 valore	 positivo	 –	 assume	 su	 di	 sé	 l’esperienza	 soggettiva	 della	malattia,
neutralizzandola	 e	 negandola	 fino	 a	 ridurla	 a	 puro	 oggetto	 di	 sua	 competenza.
Paradossalmente	essa	distrugge	 il	malato	nel	momento	 in	cui	 tenta	di	guarirlo,
defraudandolo	 del	 suo	 rapporto	 con	 la	 propria	malattia	 (il	 suo	 rapporto	 con	 il
proprio	 corpo,	 con	 la	 propria	 storia,	 con	 il	modo	 soggettivo	 di	 vivere	 l’uno	 e
l’altra)	che	deve	essere	vissuta	come	passività	e	dipendenza.	L’ideologia	medica
risulta,	quindi,	responsabile	dell’insorgere	di	una	relazione	reificante	fra	l’uomo
e	 le	 proprie	 esperienze,	 inducendo	 il	 malato	 a	 vivere	 la	 malattia	 come	 puro
accidente	 oggettivabile	 dalla	 scienza	 e	 non	 come	 esperienza	 personale.	 La
distanza	che	il	medico	pone	fra	sé	e	il	paziente,	ridotto	a	puro	corpo	o	addirittura
a	 puro	organo	malato	 (distanza	 che	 separa	 il	 soggetto	 dall’oggetto),	 servirà	 da
modello	 alla	 distanza	 che	 il	 malato	 deve	 imparare	 a	 porre	 fra	 sé	 e	 la	 propria
malattia,	fra	sé	e	il	proprio	corpo,	che	si	trova	ad	affidare	al	medico	come	unico
soggetto	 legittimo	delle	proprie	esperienze	corporee.	L’abdicazione	alle	proprie
esperienze	cui	 il	malato	è	costretto	 in	questo	processo,	è	 il	 segno	della	perdita
dell’	identificazione	di	sé	con	il	proprio	corpo,	della	frattura	all’interno	di	questa
identificazione	 e	 quindi	 dell’alienazione	 irreversibile	 che	 gli	 impedirà	 di
riappropriarsene.	 Sarà	 l’ideologia	 medica	 che	 agirà	 da	 trait	 d’union	 in	 questa
identificazione,	 ma	 come	 un	 corpo	 estraneo	 che	 impedisce	 una	 reale
comunicazione	fra	due	entità	separate.
Ciò	 che	 viene	 comunemente	 inteso	 come	 guarigione	 è,	 quindi,	 insieme

espressione	 dell’accettazione	 da	 parte	 del	 malato	 di	 essere	 defraudato	 ed
espropriato	 della	 possibilità	 di	 vivere	 dialetticamente	 la	 malattia,	 quindi	 il
proprio	corpo,	come	esperienza.	L’ideologia	e	 la	pratica	medica	contribuiscono
ad	 alimentare	 la	 frattura,	 ad	 avallare	 l’alienazione	 di	 sé	 come	 valore,
confermandola	tecnicamente	come	condizione	principe	al	di	là	della	quale	c’è	la
salute.	 Nel	momento	 in	 cui	 le	 contraddizioni	 naturali	 (in	 questo	 caso	 salute	 e
malattia)	non	vengono	vissute	attraverso	il	superamento	del	loro	conflitto	interno
e	 con	 la	 partecipazione	 della	 medicina	 che	 faciliti	 la	 risoluzione	 attiva	 e



soggettiva	di	questo	conflitto,	non	si	può	che	tener	conto	separatamente	dei	poli
che	 le	 costituiscono:	 ciò	 che	 riguarda	 la	 malattia,	 se	 non	 diventa	 subito
guarigione	(cioè	salute)	è	subito	morte,	non	essendo	accettata	come	parte	della
vita.
In	 questa	 ottica	 vengono	 automaticamente	 separate	 le	 sfere	 –	 quindi	 le

istituzioni	–	in	cui	si	svolge	la	malattia,	da	quelle	in	cui	si	svolge	la	vita,	il	che
richiede	un’identificazione	sempre	piú	precoce	e	l’assolutizzazione	immediata	di
ogni	momento,	di	ogni	fenomeno	che	faccia	sospettare	la	presenza	della	malattia
nella	salute.	Ma	gli	ospedali	creati	per	la	malattia	non	sono	creati	per	il	malato
che,	fino	al	momento	della	morte,	è	portatore	di	malattia	e	insieme	di	salute:	cioè
fa	pur	sempre	parte	della	vita.	È	questo	(oltre	al	fatto	di	essere	luoghi	di	lavoro
su	misura	per	i	tecnici	e	gli	operatori)	che	fa	diventare	gli	ospedali	ciò	che	sono:
organizzazioni	 in	cui	 il	malato	è	 solo	malato,	nullificato	 in	ciò	che	gli	 resta	di
vitale	 dall’efficienza-inefficienza	 dell’ospedale	 che	 agisce	 come	 pura
organizzazione	della	malattia,	come	fatto	asettico,	assoluto,	separato	dalla	realtà
del	malato.

3.		L’uomo	e	l’organizzazione	sociale	.

II	 terreno	 minato	 e	 insieme	 rassicurante	 in	 cui	 si	 continua	 a	 muoversi,	 è
dunque	 quello	 della	 netta	 separazione	 degli	 opposti:	 bene	 e	 male,	 salute	 e
malattia,	 bello	 e	 brutto,	 vero	 e	 falso,	 normale	 e	 anormale.	 Ciascuno	 con	 la
propria	 sfera	 ideologica	 e	 istituzionale	 separata,	 essi	 acquistano	 un	 valore
assoluto	 (positivo	 o	 negativo)	 sí	 che	 l’uno	 non	 possa	 mai	 interferire	 in	 un
rapporto	dialettico	con	l’altro.
Ma	 l’utilità	 di	 questa	 divisione	 manichea	 che	 sembra	 attuarsi	 su	 un	 piano

neutro,	 metafisico,	 si	 ribatte	 su	 un’altra	 divisione,	 concreta	 e	 reale,	 su	 cui	 si
fonda	la	nostra	organizzazione	sociale:	la	divisione	in	classi,	divisione	prodotta,
storicamente	determinata	che	viene	 imposta	e	assunta	come	divisione	naturale.
Nella	 nostra	 organizzazione	 sociale	 ogni	 espressione	 umana	 viene
apparentemente	 valutata	 secondo	 i	 parametri	 della	 prima	 dicotomia	 astratta,
metafisica,	morale,	ma	 si	 iscrive	 praticamente	 su	 questa	 seconda	matrice	 e	 da
essa	assume	 la	 sua	 funzione	e	 il	 suo	 significato.	Da	questo	presupposto	deriva
una	serie	di	valori,	norme,	 regolamenti,	 ideologie,	 istituzioni	che,	 formalmente
finalizzati	 a	 risolvere	 le	 contraddizioni	 naturali	 dell’uomo	 (fame,	 malattia,
devianza),	servono	di	fatto	a	mantenere	e	a	confermare	la	divisione	innaturale	su
cui	si	regge	la	struttura	economico-sociale.	Bene	è	ciò	che	è	stabilito	dalla	classe
egemone	 (o	 piú	 precisamente	 dalle	 leggi	 dell’economia	 che	 tale	 classe



rappresenta),	male	è	ciò	che	nega	legittimità	a	questa	coincidenza	del	bene	con	il
bene	della	classe	egemone	e	della	 legge	economica.	Bello	è	ciò	che	è	coerente
con	 i	 canoni	 estetici	 e	 i	 valori	 dominanti,	 brutto	 è	 ciò	 che	 non	 corrisponde	 a
questi	 canoni	 e	 a	 questi	 valori.	 Buono	 è	 ciò	 che	 serve	 alla	 sopraffazione	 e	 al
dominio,	cattivo	ciò	che	si	ribella	alla	sopraffazione	e	al	dominio	e	non	accetta	le
regole	 del	 gioco.	 Vero	 è	 ciò	 che	 conferma	 l’utilità	 e	 la	 necessità	 di	 questo
dominio,	 falsa	 è	 l’esigenza	 del	 dominato	 di	 impadronirsi	 e	 di	 determinare	 la
propria	vita	secondo	leggi	che	rispondano	ai	propri	bisogni	e	non	a	quelli	di	chi
le	stabilisce.
In	 questo	 contesto	 che	 cosa	 può	 essere	 la	 salute	 se	 non	 la	 condizione

apparente	di	chi	sta	al	proprio	posto	sano	o	malato	che	sia	–	in	una	condizione	di
alienazione	 totale	che	gli	 impedisce	di	essere	padrone	di	sé,	del	proprio	corpo,
della	propria	vita,	esattamente	come	nello	stato	di	malattia?
Quando	 poi	 si	 entra	 nella	 sfera	 del	 normale-anormale	 la	 divisione	 e	 la

definizione	 sono	 ancora	 piú	 ambigue,	 o	meglio	 ancora	 piú	 esplicite.	Normale-
anormale	rispetto	a	cosa?	I	comportamenti	normali	sono	quelli	che	sono	coerenti
con	 i	 valori	 della	 classe	 egemone	 e	 che	 corrispondono	 ai	 parametri	 da	 questa
stabiliti	 come	 direttamente	 coerenti	 con	 i	 propri	 bisogni.	 Il	 comportamento
anormale	o	perturbato	sarebbe	dunque,	per	definizione,	il	comportamento	di	chi
non	trova	nei	valori	che	gli	vengono	imposti	una	risposta	ai	suoi	bisogni.	Dato
che	le	regole	di	comportamento	sono	stabilite	in	coerenza	con	i	bisogni	e	i	valori
della	classe	egemone,	 in	questi	valori	 la	classe	 subalterna	non	può	 trovare	una
risposta	ai	propri	bisogni,	perché	i	valori	della	classe	dominante	non	contengono
i	bisogni	della	classe	subalterna,	se	non	per	quel	tanto	che	la	classe	egemone	è
disposta	a	rispondervi	o	ad	organizzarli,	o	per	quel	tanto	che	la	classe	subalterna
ha	la	forza	di	esigere	che	vi	si	risponda.
Se	 si	 risale,	 con	 riferimento	 esemplificatore,	 alle	 prime	 formulazioni,	 dette

regole,	 di	 comportamento	 della	 società	 borghese	 che	 –	 all’origine	 –	 potevano
essere	 ritenute	 uno	 strumento	 di	 trasformazione	 sociale,	 è	 chiaro	 che	 si	 tratta
della	razionalizzazione	dei	valori	e	dei	bisogni	della	classe	dominante:	le	regole
del	saper	vivere	sono	la	codificazione	del	vivere	borghese,	proposta	come	norma
generale	cui	tutta	la	società	deve	adattarsi.	Ma	nel	momento	in	cui	si	realizza	che
le	 norme	 di	 condotta	 sono	 costruite	 ad	 immagine	 di	 una	 realtà	 determinata	 (i
bisogni	 ed	 i	 valori	 della	 classe	 dominante);	 risulta	 evidente	 che	 esse	 sono
l’espressione	dei	bisogni	e	di	esigenze	particolari	imposte	come	universali,	cioè
che	non	corrispondono	ai	bisogni	e	alle	esigenze	dei	piú.	 In	questo	 senso,	una
regola	 che	 non	 risponde	 a	 un	 bisogno,	 non	 può	 agire	 che	 come	 strumento	 di
sopraffazione	 e	 di	 controllo	 sul	 gruppo	 di	 persone	 cui	 viene	 imposto,
proponendosi	 come	una	 categorizzazione	 astratta	 che	non	 trova	giustificazione



se	non	nell’imposizione	e	nelle	 sanzioni	 implicite	per	chi	non	vi	 si	adegua.	Se
non	risponde	a	un	bisogno	reale,	la	norma	è	sempre	una	regola	di	adattamento	a
qualcosa	 di	 artificioso,	 che	 deve	 tradursi	 in	 una	 condotta,	 un	 comportamento
comune	 a	 tutti	 e	 che,	 in	 quanto	 tale,	 serve	 a	 distruggere	 ogni	 esperienza	 non
prevedibile	 e	 non	 categorizzabile.	Ciò	 che	 importa	 è	 impedire	 la	 possibilità	 di
un’alternativa	che	vada	oltre	la	norma	stabilita	e	i	valori	in	essa	impliciti.	Ma	si
tratta	sempre	dei	valori	della	classe	dominante,	la	quale	riesce	cosí	ad	assorbire
nella	 sua	 logica	 la	 classe	 dominata	 che	 –	 se	 non	 arriva	 a	 soddisfare	 i	 propri
bisogni	 –	 viene	 anche	 indebolita	 dal	 suo	 adattamento	 ad	 una	 norma	 di
comportamento	 ad	 essa	 estranea,	 che	 riduce	 l’urgenza	 delle	 sue	 necessità	 e
l’aggressività	nel	volerle	soddisfare.
Il	peso	che	viene	ad	assumere	nel	gioco	politico	il	«ceto	medio»	è	dato	dalla

sua	 concreta	 appartenenza	 alla	 sfera	 del	 proletariato	 (misura	 delle	 possibilità
economiche	 e	 culturali)	 e,	 insieme,	 dalla	 sua	 totale	 adesione	 e	 identificazione
con	i	valori	della	classe	dominante	che	gli	dànno	l’illusione	di	essere	qualcosa	di
piú	 del	 proletariato,	 barattando	 questa	 illusione	 con	 l’incapacità	 di	 lottare	 e	 di
conquistare	ciò	per	cui	 il	proletariato	lotta	e	ciò	che	conquista.	In	questo	senso
opera	la	ricerca	del	«consenso»	di	cui	parla	Gramsci,	attuata	dagli	intellettuali	e
dai	 tecnici,	 che	 sono	 implicitamente	 tutori	 e	 garanti	 dei	 valori	 della	 classe
dominante,	attraverso	le	diverse	ideologie	che	producono.
Nella	 logica	 capitalistica	 non	 esiste	 mai	 una	 risposta	 diretta	 ai	 bisogni

dell’uomo	(se	non	appunto	a	quelli	della	classe	dominante	che	stabilisce	da	sé	le
regole	per	soddisfarli)	e	 il	dominio	si	perpetua	anche	attraverso	la	creazione	di
bisogni	 artificiali	 che	 possono	 venir	 soddisfatti,	 e	 attraverso	 l’organizzazione
istituzionale,	 secondo	 le	 diverse	 categorie,	 dei	 bisogni	 primari	 cui	 non	 si
risponde.	 In	 questo	 modo	 viene	 ridotta	 la	 possibilità	 di	 richieste,	 cui	 non	 si
potrebbe	far	fronte	all’interno	di	questa	logica	economica.
Le	norme	di	comportamento,	come	 insieme	di	codificazioni	astratte	che	non

rispondono	 alla	 vita	 reale	 della	 maggioranza,	 agiscono	 allora	 da	 freno	 e
controllo,	sia	attraverso	la	minaccia	di	sanzioni	per	i	trasgressori,	sia	attraverso	il
livellamento	 e	 l’appiattimento	 delle	 esperienze.	 Lo	 scopo	 è	 la	 creazione	 di
un’illusoria	 classe	 media	 universale,	 dove	 continua	 ad	 esistere	 la	 divisione	 in
classi,	ma	dove	 la	classe	dominata	–	adattandosi	alle	norme	di	comportamento
comuni	che	le	sono	imposte	–	mima	la	classe	dominante	incorporandone	i	valori.
Gli	 «arlecchini»	 affamati	 conservano	 la	 loro	 fame	 (con	 i	 diversi	 significati	 di
schiavitú-bisogno	 radicale	che	 il	 termine	comporta)	e	 il	 loro	stato	di	 schiavitú,
ma	 insieme	 perdono	 la	 forza	 della	 disperazione	 per	 poter	 lottare	 contro	 il
padrone	di	cui	assorbono	l’ideologia.	La	classe	dominata	viene	in	questo	modo
ulteriormente	 divisa,	 nell’acquisizione	 di	 valori	 che	 non	 le	 corrispondono,



mentre	 la	 classe	 dominante	 viene	 rafforzata	 dal	 rafforzamento	 dei	 suoi	 stessi
valori.	La	distanza	fra	il	bisogno	e	la	soddisfazione	del	bisogno	resta	immutata,
se	 la	 norma	 di	 comportamento	 non	 risponde	 ai	 bisogni	 concreti	 di	 tutti	 gli
uomini:	in	questo	caso	essa	diventa	una	giustificazione	alla	sua	imposizione,	che
si	traduce	in	uno	strumento	di	controllo	e	di	dominio	su	chi	la	trasgredisce.
Ma	 chi	 la	 trasgredisce	 è	 per	 lo	 piú	 la	 categoria	 di	 persone	 ai	 cui	 bisogni	 le

norme	non	rispondono,	essendo	la	risposta	ai	bisogni	altrui	che	essa	è	costretta	a
incorporare	come	propri.	Per	l’affamato	(e	questo	è	solo	l’esempio	piú	semplice
che	 tuttavia	 può	 essere	 utile	 alla	 comprensione	 dello	 stesso	 processo	 a	 livelli
diversi),	 non	 esiste	 il	 problema	 del	 mangiare	 correttamente.	 L’etichetta	 del
comportamento	corretto	a	tavola	ha	senso	solo	per	chi	mangia	sempre	e	non	ha
problemi	in	merito,	tanto	da	permettersi	il	lusso	di	crearsene	altri.	Quanto	piú	la
norma	sarà	distante	dai	bisogni	della	maggioranza,	tanto	piú	saranno	efficaci	le
sanzioni	per	i	trasgressori,	e	tanto	piú	si	sarà	certi	che	la	classe	di	appartenenza
dei	 trasgressori	 sarà	 quella	 di	 cui	 le	 norme	 create	 e	 trasgredite	 tendono	 a	 non
soddisfare	i	bisogni.
Infatti	 chi	 cade	 sotto	 le	 sanzioni	 implicite	 nella	 deviazione	 dalle	 regole	 di

condotta,	 è	 sempre	 chi,	 oltre	 a	 non	 trovare	 nelle	 norme	 una	 risposta	 ai	 propri
bisogni,	 non	 dispone	 di	 uno	 spazio	 privato	 dove	 poter	 vivere	 –	 al	 riparo	 dal
giudizio	 sociale	 –	 le	 proprie	 anormalità	 di	 comportamento.	 In	 questo	 senso,
regole,	 codificazioni,	 definizioni	 e	 classificazioni	 acquistano	 il	 significato
implicito	 nelle	 sanzioni	 ad	 esse	 conseguenti,	 solo	 per	 chi	 non	 ha	 modo	 di
difendersene.	 Solo	 per	 chi	 esplica	 ogni	 atto,	 ogni	 comportamento	 in	 pubblico,
non	 sempre	 perché	 il	 suo	 grado	 di	 etica	 sociale	 sia	 piú	 scarso	 che	 negli	 altri
(anche	 se	 potrebbe	 avere	 fondati	motivi	 per	 questa	mancanza	 di	 rispetto),	ma
perché	materialmente	non	dispone	di	un	territorio	dove	difendere	dalle	ingerenze
altrui	 vizi,	 meschinità,	 abnormità,	 abbandoni,	 scorrettezze,	 che	 diventano
automaticamente	osceni,	asociali	e	provocatori	una	volta	espressi	in	pubblico,
Disporre	di	uno	spazio	privato	si	 traduce	quindi,	direttamente,	 in	un’arma	di

difesa	 dalla	 stigmatizzazione	 e	 dalle	 sanzioni	 che	 ne	 conseguono,	 cosí	 come
disporre	di	un’educazione	all’autocontrollo	e	al	«salvare	la	faccia»	espone	meno
i	trasgressori	che	riescono	a	contenere	le	loro	trasgressioni	nei	limiti	incorporati
come	tollerabili	dai	loro	pari,	e	che	corrispondono	ai	limiti	di	tolleranza	che	essi
stessi	avrebbero	nei	loro	confronti,	in	circostanze	analoghe.	Ma	disporre	di	uno
spazio	privato	e	essere	educati	all’autocontrollo	significa	appartenere	alla	classe
della	proprietà	privata,	della	privacy,	delle	riserve,	del	vietato	l’accesso,	dove	le
mura	e	i	cancelli	servono	a	difendere	la	proprietà	e	il	privilegio,	anche	nel	senso
della	 tutela	delle	proprie	 abnormità	 che	possono	piú	 facilmente	mantenersi	 sul
piano	 dell’eccentricità	 e	 della	 stravaganza,	 senza	 diventare	 inevitabilmente



asociali	stigmatizzabili	e	punibili.	Per	la	classe	dominante	che	ha	creato	la	norma
incarnata	 nella	 legge	 (la	 legge	 che	 tutela	 la	 proprietà,	 che	 definisce
comportamenti	pubblici	corretti,	 le	gerarchie	dell’autorità,	 la	 stratificazione	del
potere,	 l’ampiezza	 e	 la	 profondità	 dello	 sfruttamento)	 abnormità,	 devianza,
condotte	 perturbate	 assumono	 un	 significato	 diverso,	 in	 quanto	 incidono
marginalmente	 sul	 suo	 destino,	 che	 resta	 sempre	 quello	 di	 chi	 può	 gestire	 in
proprio	le	proprie	contraddizioni.
Inoltre	 le	 istituzioni	 (e	 con	 questo	 termine	 intendiamo	 riferirci	 a	 tutte	 le

istituzioni	della	nostra	organizzazione	sociale,	comprese	la	cultura	e	la	scienza)
la	cui	funzione	è	sempre,	se	pur	a	livelli	diversi,	la	tutela	e	la	salvaguardia	della
«norma»	stabilita,	sono	amministrate	e	gestite	dalla	classe	dominante	secondo	il
proprio	codice	di	riferimento.	Questo	codice	è	accessibile	solo	a	chi	lo	condivide
e	 lo	comprende,	perché	fa	parte	di	 lui	e	della	sua	vita.	Non	si	 tratta	solo	di	un
linguaggio,	 quanto	 di	 un	 insieme	di	 valori	 che	 sono	 perfettamente	 coerenti	 tra
chi	li	produce,	chi	li	rappresenta	e	chi	li	usa.	Questo	codice	non	può	contenere	i
bisogni	 e	 le	 risposte	 ai	 bisogni	 della	 classe	 che	 è,	 a	 priori,	 esclusa	 da	 questi
valori.	Quindi	esso	stesso	agisce	come	strumento	di	manipolazione,	di	distanza,
di	 dominio	 e	 di	 discriminazione,	 tanto	 che	 la	 stessa	 classe	 oppressa	 anche	 nei
settori	 piú	 politicizzati	 –	 non	 riconosce	 automaticamente	 nella	 «scienza»	 uno
degli	strumenti	della	manipolazione	e	del	controllo	di	cui	è	oggetto.	Essa	stessa
le	 riconosce	 un	 valore	 «oggettivo»,	 appunto	 «scientifico»,	 il	 che	 facilita
l’accettazione	passiva	di	questo	valore,	in	quanto	posto	in	una	sfera	che	risulta	al
di	là	della	possibilità	di	conoscere	e	di	comprendere,	perché	manipolata	in	modo
da	non	conoscere	e	non	comprendere.
La	«normalità»	di	un	comportamento	consiste	dunque	essenzialmente	nel	fatto

che	esso	sia	coerente	con	 i	valori	dell’individuo	che	 lo	esprime	come	coerente
con	 i	 valori	 del	 gruppo	 dominante	 di	 cui	 fa	 parte,	 o	 che	 –	 pur	 non	 essendo
coerente	con	i	suoi	valori	 (quindi	con	i	suoi	bisogni	e	 i	valori	e	 i	bisogni	della
classe	 cui	 l’individuo	 appartiene)	 egli	 lo	 esprima	 come	 proprio,	 perché
manipolato	in	modo	da	non	avvertire	la	frattura	tra	il	mondo	dei	suoi	bisogni	e
quello	dei	valori	che	gli	vengono	imposti.	Un	individuo	è	dunque	normale	finché
accetta	le	norme	che	vengono	definite	come	le	regole	della	«convivenza	civile»	e
che,	in	realtà,	corrispondono	alle	regole	che	stabiliscono	la	distanza	fra	chi	ha	il
potere	di	determinare	 la	 legge	e	chi	ha	 il	dovere	di	subirla.	La	classe	che	ha	 il
potere	si	identifica	in	queste	regole	perché	sono	connaturate	con	le	sue	esigenze,
con	 i	 valori	 della	 sua	vita,	 e	 implicitamente	 esse	 servono	 a	garantirli	 di	 fronte
alla	classe	che	ne	paga	le	spese	e	che	quindi	potrebbe	invalidarli.
Anormale	 è	 quindi	 chi	 –	 in	 qualche	 modo	 non	 contemplato	 –	 mette	 in

discussione	queste	regole,	trasgredendole	perché	non	rispondono	ai	suoi	bisogni.



Le	 condotte	 anomale	 o	 perturbate	 sono	 dunque	 inizialmente	 una	 trasgressione
codificata	 e	 codificabile	 di	 regole	 che	 vengono	 imposte	 come	 universali,	 cioè
come	 rispondenti	 agli	 interessi	 e	 ai	 bisogni	 di	 tutti,	 mentre	 rispondono	 alle
esigenze	e	agli	interessi	della	classe	che	le	stabilisce.	La	trasgressione	è	dunque
un	fenomeno	relativo	a	dei	valori	imposti	come	assoluti,	all’interno	dei	quali	le
«risposte»	alla	 trasgressione	non	possono	che	essere	assolute:	punizione,	pena,
colpa,	malattia,	asocialità,	confermate	e	assolutizzate	nelle	diverse	branche	della
scienza	 che	 se	 le	 assumono	 in	 carico	 come	 puro	 oggetto	 di	 loro	 competenza,
separando	il	fenomeno	«trasgressione»	dal	contesto	sociale	in	cui	si	manifesta	e
di	cui	la	trasgressione	stessa	è	parte	integrante	e	significativa.
Questo	fenomeno	è	particolarmente	evidente	nel	campo	delle	scienze	umane

che,	al	momento	della	nascita,	sembrava	potessero	aprire	nuove	prospettive	per
la	 liberazione	 dell’uomo.	 Psichiatria,	 psicologia,	 psicoanalisi,	 si	 presentavano
come	nuovi	strumenti	di	indagine	e	di	intervento	per	lenire	la	sofferenza	umana.
La	 criminologia	 proclamava	 di	 voler	 proteggere	 –	 assieme	 alla	 società	 –	 il
criminale	 dalle	 sue	 tendenze	 abnormi,	 attraverso	 un	 processo	 riabilitativo.	 La
sociologia	 sembrava	 offrire	 uno	 strumento	 di	 analisi	 e	 di	 conoscenza	 dei
fenomeni	 sociali,	 tale	 da	 consentire	 una	 trasformazione	 della	 realtà	 e	 un
superamento	delle	contraddizioni	indagate	e	individuate.	Ma,	una	volta	immesse
queste	 nuove	 scienze	 nella	 logica	 della	 divisione	 in	 classi,	 quindi	 nella	 logica
della	 sopraffazione	 di	 una	 classe	 sull’altra,	 esse	 si	 sono	 inevitabilmente
trasformate	 negli	 strumenti	 necessari	 alla	 conferma	 di	 questa	 divisione	 e	 di
questa	 oppressione,	 attraverso	 la	 separazione	 dei	 fenomeni	 dalla	 matrice
originaria	di	cui	sono	una	delle	possibili	espressioni.
Tale	processo	ha	dato	origine	 a	una	 serie	di	 corpi	 culturali	 che	 codificano	e

determinano	i	comportamenti,	passano	sotto	silenzio	i	bisogni	primari,	ne	creano
di	 artificiali,	 insegnano	 agli	 uomini	 il	 significato	 della	 loro	 nascita,	 cosa	 sono,
quali	devono	essere	la	loro	vita	ed	i	loro	ruoli,	quale	il	rapporto	da	instaurare	fra
di	 loro,	 quale	 deve	 essere	 e	 quale	 forma	 deve	 assumere	 la	 loro	 morte.	 Se	 le
religioni	hanno	avuto	 la	 funzione	di	manipolazione	e	di	 controllo	 attraverso	 la
distinzione	 fra	 bene	 e	 male,	 premio	 e	 castigo,	 colpa	 e	 punizione,	 le	 scienze
umane	 pare	 si	 siano	 specializzate	 nella	 focalizzazione	 del	 normale	 rispetto	 al
patologico,	 del	 comportamento	 corretto	 rispetto	 a	 quello	 deviante,	 il	 tutto	 non
piú	 in	 rapporto	 ad	un	valore	 assoluto	 che	–	 se	 pure	 a	 livelli	 diversi	 accomuna
tutti	di	fronte	alla	responsabilità	dei	loro	«peccati»	–	ma	in	rapporto	all’interesse
del	committente.	Queste	discipline,	anche	se	nate	in	nome	dell’uomo	e	della	sua
liberazione,	 hanno	 avuto,	 cioè,	 la	 funzione	 di	 codificare	 i	 comportamenti
normali,	 di	 definire	 i	 limiti	 di	 norma,	 di	 controllarne	 –	 attraverso	 terapia	 e
reclusione	–	le	deviazioni,	non	sulla	base	dei	bisogni	dell’uomo	(cioè	dei	bisogni



di	 tutti	 gli	 uomini),	 ma	 come	 risposta	 alle	 esigenze	 della	 legge	 economica,
rappresentata	dal	 gruppo	dominante	 che	deve	 contare	 sul	 controllo	dei	 piú	per
garantire	il	proprio	gioco	e	il	proprio	potere.
Le	articolazioni	attraverso	cui	si	attua	questo	processo	sono	diverse,	anche	se

presentano	 tutte	 un	 denominatore	 comune:	 la	 tendenza	 ad	 isolare	 i	 fenomeni,
come	 se	 non	 nascessero	 e	 non	 si	 presentassero	 in	 una	 serie	 di	 relazioni	 e	 di
rapporti	reciproci,	per	affrontarli	divisi,	separati	dal	tessuto	di	cui	sono	uno	degli
elementi	 e	 poter	 far	 loro	 assumere	 un	 carattere	 assoluto,	 naturale,	 irriducibile.
Ogni	 fenomeno,	 una	 volta	 assolutizzato,	 trova	 la	 sua	 sfera	 separata	 di
competenza	dove	esso,	anziché	essere	affrontato	e	risolto,	non	potrà	che	essere
esasperato	e	confermato.
Questo	 processo	 di	 isolamento	 e	 di	 assolutizzazione	 dei	 fenomeni	 ne

presuppone	 un	 altro	 ad	 esso	 strettamente	 legato:	 lo	 spostamento	 di	 ogni
problematica	 dal	 piano	 sociale	 in	 cui	 si	 manifesta	 (l’essere	 ogni	 fenomeno
intrecciato	 in	 un	 tessuto	 di	 relazioni	 e	 di	 rapporti,	 di	 cause	 ed	 effetti)
all’individuo	 che	 la	 incarna,	 e	 che	 automaticamente	 viene	 destorificato	 o
identificato	nel	fenomeno	stesso.	Anche	quando	per	superare	quest’impasse	si	fa
appello	alle	implicazioni	sociali	presenti	nei	fenomeni,	l’allargamento	della	sfera
di	indagine	non	rompe	l’isolamento	soggettivo	dell’individuo	ed	agisce	come	se
per	ogni	individuo	esistesse	una	causa	separata	del	suo	disturbo	sociale.
Nel	 campo	 della	 devianza,	 il	 comportamento	 anomalo	 (o	 le	 condotte

perturbate)	in	termini	di	asocialità,	viene	isolato	in	modo	che	l’individuo	che	le
esprime	diventi	solo	quel	fenomeno,	come	non	si	trattasse	dell’espressione	di	un
rapporto,	quindi	di	un	momento	di	un	processo	 in	 cui	 sono	 implicati	 la	 storia,
l’ambiente,	i	valori,	le	relazioni	e	i	processi	sociali	in	cui	ogni	vita	individuale	è
coinvolta.	 Il	 fenomeno	«negativo»,	 il	comportamento	 inadeguato	e	scorretto,	 le
condotte	perturbate,	sono	momenti	relativi	ad	un	complesso	di	fattori	biologici,
psicologici	e	sociali	che,	da	un	lato,	si	presentano	come	un	continuum	nella	vita
dell’individuo,	 e	 dall’altro	 coinvolgono	 insieme	 anche	 la	 «negatività»	 della
realtà	 contro	 cui	 si	 reagisce	 con	 una	 condotta	 perturbata.	Questo	 «continuum»
viene	spezzato	e	gli	elementi	che	lo	costituiscono	vengono	scissi,	isolati,	separati
per	enfatizzare	il	carattere	individuale,	soggettivo	del	comportamento	anomalo;
negando	quindi	 ogni	 legame	con	 il	 contesto	 in	 cui	 esso	 si	manifesta.	È	questa
frattura	che	rende	«incomprensibile»	il	comportamento	anomalo,	ed	è	questo	che
fa	 sí	 che	 l’unica	 risposta	 sia	 il	 contenimento	 e	 il	 controllo.	Ma	 la	 frattura	 fra
comportamento	 e	 realtà	 soggettiva	 e	 oggettiva	 che	 rende	 «incomprensibile»	 il
comportamento	 anomalo	 agli	 occhi	 dei	 «normali»,	 agisce	 e	 si	 ribatte	 sul
«deviante»	stesso	che	non	trova	piú	nella	realtà	da	cui	ogni	sua	espressione	viene
separata,	 il	 significato	 della	 sua	 devianza.	 La	 frattura	 lo	 fissa	 quindi	 a	 un



comportamento	 che,	 non	 potendo	 piú	 esprimersi	 come	 esperienza,	 si
stereotipizza,	mancandogli	la	possibilità	di	alimentarsi	e	di	evolversi,	 in	quanto
gli	viene	a	mancare	l’altro	polo	del	conflitto.	Una	volta	avvenuta	la	frattura	e	una
volta	che	il	comportamento	anomalo	si	sia	stereotipizzato,	non	c’è	altro	modo	di
affrontare	il	fenomeno	che	come	«stereotipia»,	perché	in	realtà	esso	si	presenta
come	tale	e	la	scienza	che	lo	affronta	non	dispone	che	di	misure	stereotipate	per
rispondervi.
Ma	 il	 comportamento	 anomalo,	 le	 condotte	 perturbate	 e	 devianti	 possono

essere	la	risposta	–	piú	o	meno	consapevole,	piú	o	meno	organizzata,	piú	o	meno
simbolica	 –	 alla	 realtà	 in	 cui	 gli	 individui	 sono	 costretti	 a	 vivere	 (realtà	 nella
quale	 l’esperienza	 deve	 adattarsi	 allo	 stereotipo	 implicito	 nel	 condizionamento
sociale	 cui	 si	 deve	 dare	 la	 propria	 adesione	 e	 il	 proprio	 consenso,	 pena
l’esclusione	dalla	norma),	e	la	condotta	perturbata	può	significare	qualcosa	che
va	 oltre	 il	 «sintomo»	 attraverso	 il	 quale	 si	 esprime,	 come	 il	 «sintomo»	 può
significare	qualcosa	che	va	oltre	il	comportamento	anomalo.
E	 tuttavia	 il	 deviante	 o	 colui	 che	 presenta	 una	 condotta	 perturbata	 diventa

automaticamente	 di	 pertinenza	 della	 psichiatria,	 scienza	 che	 suole	 avere	 come
oggetto	di	ricerca	le	devianze	psichiche	e	non	l’uomo	nella	sua	totalità,	 totalità
che	 ingloberebbe	 anche	 i	 valori	 sociali	 da	 cui	 il	 deviante	 devia.	 L’ideologia
scientifica	serve,	in	questo	caso,	a	fissare	in	termini	assoluti	gli	elementi	di	sua
competenza,	 eliminando	 il	 loro	 rapporto	 con	 la	 realtà	 (il	 loro	 essere	 relativi	 o
reattivi	 a	 qualcosa)	 e	 facendoli	 diventare	 accidenti	 naturali,	 legati	 alla	 natura
dell’individuo	 che	 li	 esprime,	 o	 al	 massimo,	 alla	 sua	 particolare	 psicologia
perturbata.	 Se	 malattia	 e	 devianza	 sono	 solo	 fenomeni	 naturali	 e	 non	 anche
prodotti	 storico-sociali,	 l’individuo	 diventa	 tutto	 malato	 e	 tutto	 deviante,	 e	 se
anche	 questa	 totalità	 negativa	 è	 costruita	 artificialmente	 dall’assolutizzazione
dell’uno	 o	 dell’altro	 degli	 elementi	 in	 cui	 l’uomo	 è	 stato	 artificialmente
scomposto	 (mettendo	 fra	 parentesi	 tutti	 gli	 altri	 elementi	 che	 pure	 fanno	 parte
integrante	del	suo	comportamento)	sarà	poi	su	questa	totalità	negativa	che	agisce
l’esclusione	 sociale.	 La	 realtà,	 il	 mondo	 sociale,	 i	 condizionamenti,
l’alienazione,	 l’oppressione,	 la	 storia,	 le	 aspettative,	 i	 rapporti,	 le	 violenze,
restano	fuori	della	porta,	come	non	avessero	niente	a	che	fare	con	la	devianza,	il
comportamento	 anomalo,	 la	 condotta	 perturbata.	 La	 separazione,	 la	 frattura	 è
totale	e	il	sintomo	non	può	che	essere	solo	l’espressione	di	se	stesso.
Ciò	che	si	attua	scientificamente	è	dunque	una	parcellizzazione	dell’uomo,	in

cui	 vengono	 isolate	 le	 diversità,	 esasperate	 e	 confermate	 le	 differenze.	Ma	 in
nome	di	che	cosa?	Dai	risultati	non	si	può	certo	dire	che	tale	processo	serva	alla
riabilitazione,	 al	 recupero	 del	 deviante,	 del	 perturbato,	 dell’anormale.	 Se	 cosí
fosse,	 la	maggioranza	degli	 internati	nelle	nostre	 istituzioni	 riabilitative	o	nelle



case	 di	 rieducazione	 dovrebbe	 risultare	 riabilitata	 e	 felicemente	 reinserita	 nel
tessuto	 sociale,	 il	 che	 non	 risponde	 al	 vero	 se	 esse	 sono	 popolate	 da	 persone
segregate	 da	 oltre	 venti	 o	 trent’anni.	 E	 non	 basta	 riconoscere	 i	 limiti	 della
scienza	in	questi	settori,	per	spiegare	il	fallimento	generale	degli	istituti	destinati
alla	riabilitazione	ed	al	recupero.
Determinante	 in	 questo	 processo	 è	 l’elemento	 su	 cui	 ci	 si	 è	 soffermati

all’inizio,	cioè	la	matrice	sulla	quale	praticamente	si	iscrive	ogni	fenomeno,	nella
nostra	organizzazione	sociale	e	di	cui,	tuttavia,	gli	«scienziati»	della	psichiatria	e
della	criminologia	non	sembrano	aver	mai	tenuto	conto.	Si	tratta	della	classe	di
appartenenza	 degli	 utenti	 di	 queste	 istituzioni,	 e	 non	 può	 certo	 essere	 casuale
che,	per	la	quasi	totalità,	siano	proletari	o	sottoproletari,	cosí	come	appartengono
alla	 stessa	 classe	 tutti	 gli	 utenti	 di	 altri	 istituti	 rieducativi	 e	 assistenziali	 come
brefotrofi,	case	di	correzione	e	rieducazione,	case	di	pena,	nonché	gli	assistiti	del
Welfare	 nei	 paesi	 a	 maggior	 sviluppo	 industriale.	 Salvo	 rari	 casi	 di	 borghesi
danarosi	 delinquenti	 (che	 comunque	 riescono	 sempre	 a	 trovare	 il	 modo	 e	 gli
strumenti	per	evitare	o	ridurre	la	pena	loro	inflitta)	sembrerebbe	che	le	forme	di
delinquenza,	di	devianza	e	di	pazzia	irrecuperabili	siano	appannaggio	di	una	sola
classe.	E	tuttavia,	anche	se	nuove	teorie	tendono	a	dare	nuove	interpretazioni	di
tipo	 sociologico	 a	 questi	 fenomeni,	 la	 scienza	 continua	 a	 confermarci	 nella
pratica	che	devianza,	pazzia	e	delinquenza	sono	avvenimenti	naturali.	Ma	questi
avvenimenti	fanno	parte	solo	della	natura	del	proletariato	e	del	sottoproletariato,
o	non	piuttosto	 sono	 solo	 la	devianza	e	 l’asocialità	degli	 appartenenti	 a	questa
classe	 che	 sono	 rese	 naturali	 e	 irriducibili	 attraverso	 il	 processo	 di
assolutizzazione	del	diverso?
Se	 devianza	 e	 asocialità	 sono	 avvenimenti,	 contraddizioni	 naturali,	 la	 quasi

totale	assenza	nelle	istituzioni	della	devianza	e	dell’asocialità	degli	appartenenti
alla	classe	dominante,	testimonia	che	altrove	–	fuori	di	queste	istituzioni	–	esiste
un	 concetto	 di	 recuperabilità	 diverso	 e,	 ovviamente,	 un	 diverso	 concetto	 di
irrecuperabilità,	 per	 cui	 questi	 fenomeni	 perdono	 il	 carattere	 naturale	 e
irriducibile	 che	 presentano,	 ad	 esempio,	 nelle	 carceri,	 o	 nelle	 istituzioni
riabilitative.	La	recuperabilità	è	subordinata	agli	strumenti	di	cui	si	dispone	e	alla
volontà	di	recuperare.	La	classe	dominante	dispone	per	sé	di	questi	strumenti	e
di	questa	volontà,	oltre	a	disporre	di	un	margine	di	tolleranza	estremamente	piú
dilatato	 nei	 confronti	 degli	 stessi	 fenomeni	 espressi	 da	 qualcuno	 dei	 suoi
membri.
Per	quanto	riguarda	le	devianze	psichiche,	psicoterapia	e	psicoanalisi	sono	le

branche	 della	 scienza	 che	 si	 mettono	 a	 disposizione	 del	 malato	 che	 vi	 può
accedere,	 alla	 ricerca	 delle	 motivazioni	 inconsce	 del	 suo	 comportamento
anomalo.	Non	lo	si	accetta	come	naturale	e	irriducibile.	In	alcuni	casi	può	anche



rivelarsi	 tale	 ma	 se	 ne	 indaga	 la	 storia,	 l’evoluzione,	 si	 approfondiscono	 i
momenti	del	processo:	cioè	si	mantengono	i	legami	fra	comportamento	e	realtà.
Ma	l’analisi	dell’inconscio	e	le	elaborazioni	che	ne	conseguono	sui	complessi	e
sui	conflitti,	 si	muovono	all’interno	di	una	cultura	e	di	un	 insieme	di	valori	da
cui	proletariato	e	 sottoproletariato	non	sono	neppure	 sfiorati.	 Inoltre	occorre	 la
padronanza	di	un	linguaggio	cifrato	e	simbolico	a	questi	sconosciuto.	Da	noi,	la
piccola	borghesia	o	 il	proletariato	piccolo	borghese	che	 tendono	ai	valori	della
borghesia,	 cominciano	appena	ad	esserne	 intaccati;	ma	 la	 stessa	 imposizione	o
incorporazione	di	questa	cultura,	estranea	alla	loro	e	estranea	ai	loro	bisogni,	non
potrebbe	che	agire	come	un	ulteriore	elemento	di	dominio,	non	certo	come	uno
strumento	di	liberazione.	Il	fatto	che	un	sottoproletario	ricoverato	in	manicomio
possa	 presentare	 un	 complesso	 di	 Edipo	 irrisolto	 suona	 ridicolo	 anche	 a	 un
profano.	 Il	 che	 dovrebbe	 dirci	 qualcosa	 anche	 sulla	 presunta	 universalità	 di
queste	interpretazioni.
Ma	 quali	 altre	 ricerche	 sulle	 motivazioni	 del	 comportamento	 anomalo

vengono	effettuate	nei	«devianti»	che	popolano	le	nostre	istituzioni	terapeutico-
riabilitative?	 Perché	 i	 sintomi	 devianti	 dei	 borghesi	 dovrebbero	 avere
giustificazioni	e	spiegazioni?	Perché	se	ne	indagano	e	chiariscono	al	paziente	le
motivazioni	inconsce,	mentre	per	gli	internati	dei	nostri	istituti	di	cura	proletari	e
sottoproletari	 la	 «devianza»	 continua	 ad	 essere	 un	 fenomeno	 naturale,	 cioè
«malattia»	 e	 il	 deviante	 viene	 automaticamente	 identificato	 nel	 suo	 sintomo?
Come	 possiamo	 conoscerne	 le	 motivazioni	 profonde,	 se	 tutta	 la	 psichiatria
manicomiale	 (cosí	 come	 del	 resto	 la	 criminologia),	 si	 fonda	 sulla
destorificazione	dell’individuo?
Per	 quanto	 riguarda	 l’asocialità,	 la	 delinquenza,	 vale	 lo	 stesso	 discorso.	Un

delinquente	borghese	danaroso	non	ha	problemi	di	reinserimento	e	di	recupero.
Il	crimine	commesso	è	accettato	come	un	prodotto	storico-sociale	e	non	come	un
dato	 naturale:	 c’è	 una	 spiegazione	 all’azione	 criminosa.	 Si	 tratta	 di	 un
avvenimento	che	non	è	in	grado	di	determinare	l’evoluzione	della	storia	futura	di
chi	delinque;	né	 la	 storia	precedente	è	 letta	 tutta	alla	 luce	del	delitto	che,	a	un
certo	momento,	 egli	 ha	 commesso.	Nella	vita,	 nell’ambiente	di	 queste	persone
c’è	spazio	per	il	recupero	ed	è	lo	spazio	che	la	classe	cui	appartengono	riconosce
e	conserva	per	loro.	Il	problema	del	recupero	non	esiste	perché,	in	questo	caso,	il
delinquente	ha	una	 storia	 che	 chiarisce	 agli	 occhi	dei	 suoi	 pari	 il	 suo	delitto	 e
dispone	 di	 strumenti	 economici	 e	 culturali	 per	 non	 delinquere	 piú.	 Per	 non
parlare	poi	dei	 delitti	 su	vasta	 scala,	 delle	 corruzioni,	 dei	 reati	 commessi	 dalle
classi	 politiche	 al	 potere,	 per	 le	 quali	 non	 esistono	 che	 condanne	 marginali,
condoni,	immunità,	che	lasciano	intatta	l’onorabilità	degli	autori.	In	questo	caso
riaffiora	 il	 concetto	di	naturalità	della	corruzione,	ma	si	 tratta	di	una	naturalità



implicita	 nel	 gioco	 politico	 (la	 politica	 è	 sempre	 una	 faccenda	 «sporca»	 ed	 è
difficile	 restare	 con	 le	 mani	 pulite	 quando	 si	 è	 inseriti	 nel	 gioco),	 ed	 è	 cosí
connaturata	 in	 questo	 gioco	 astratto	 da	 lasciare	 immuni	 coloro	 che	 attuano
concretamente	 il	 crimine,	 traendone	 dei	 benefici.	 La	 corruzione	 e	 il	 delitto
individuali,	 in	 questo	 caso,	 si	 ripropongono	 come	 fatto	 storico-sociale,
giustificato	dal	numero	di	contingenze	sociali	da	cui	l’individuo	è	condizionato	e
cui	non	può	sottrarsi.
Esattamente	quello	che	non	accade	mai	per	la	classe	subalterna	che	delinque.

Questo	 tipo	di	delinquente	non	ha	storia,	o	meglio	 la	sua	storia	è	solo	 la	storia
dei	 suoi	 reati:	 i	 precedenti	 penali.	 È	 delinquente	 per	 natura,	 cosí	 come	 il
disoccupato	 è	 pigro	 e	 fannullone	 per	 natura.	 Non	 ci	 sono	 cause,	 motivazioni
psicologiche,	 sociali,	 economiche	 che	 giustificano	 o	 spiegano	 il	 suo	 gesto,	 se
non	 appunto	 la	 delinquenza	 stessa	 che	 diventa	 allora	 biologica,	 connaturata
nell’indole,	nella	razza,	nel	carattere	somatico.
Ogni	tentativo	di	storificare	il	delinquente	proletario	o	sottoproletario	fallisce,

perché	la	sua	sarebbe	una	storia	di	violenze,	di	privazioni	e	di	soprusi	di	cui	non
deve	esistere	traccia.	Se	lo	stesso	Lombroso,	cui	tuttora	si	rifà	il	senso	comune
scientifico,	 ha	 avuto	 il	 merito	 di	 storicizzare	 il	 delinquente	 riconoscendo	 le
implicazioni	 sociali	 presenti	 nel	 suo	 comportamento	 anomalo,	 le	 conclusioni
pratiche	sono	state	 la	sua	 totale	destorificazione	nel	momento	 in	cui	egli	ne	ha
sancito,	 in	 altro	modo,	 la	 diversità	 originaria	 naturale	 e	 quindi	 la	 conseguente
necessità	di	emarginazione.
Chi	 indaga	 sul	perché	 si	delinque?	La	vedova	di	un	bracciante,	ucciso	dalla

polizia	vent’anni	fa	durante	l’occupazione	di	un	latifondo	incolto,	ha	fatto	in	una
nostra	trasmissione	televisiva,	questa	dichiarazione:	«Se	la	gente	avesse	lavoro,
non	avrebbe	bisogno	di	occupare	 le	 terre	per	vivere».	È	elementare.	Eppure	 si
punisce	o	si	uccide	chi	occupa	terre	che	nessuno	coltiva,	senza	preoccuparsi	del
fatto	che	non	è	certo	per	capriccio	o	per	delinquenza	innata	che	braccianti	senza
lavoro	 decidono	 di	 occupare	 terre	 incolte.	 Ma	 l’ovvia	 conseguenza	 è	 che	 il
bracciante	 è	 punito	 perché	 delinquente	 (quindi	 la	 sua	 condotta	 è	 stigmatizzata
come	aberrante)	e	le	terre	restano	incolte	se	il	padrone	le	lascia	incolte.
Per	 questi	 «aberranti»	 il	 nostro	 sistema	 sociale	 non	 può	 organizzare	 il

recupero,	altrimenti	sarebbe	un	altro	sistema	sociale,	non	fondato	sulla	divisione
innaturale.	 Quando	 si	 progettano	 trasformazioni	 e	 riforme	 all’interno	 della
medesima	 logica,	 il	 risultato	 è	 identico.	 Si	 parla	 del	 nascere	 di	 una	 nuova
criminalità	 di	 cui	 non	 si	 indagano	 cause	 e	 implicazioni	 sociali	 nella	 caduta	 di
valori,	 nelle	 attese	 sempre	 frustrate,	 nelle	 promesse	 mai	 mantenute,	 nello
scontento	 per	 una	 vita	 che	 si	 fa	 sempre	 piú	 critica	 e	 impossibile,	 sempre	 piú
priva	 di	 significato,	 sempre	 piú	 violenta	 e	 repressiva,	 dove	 la	 lotta	 per	 la



sopravvivenza	si	fa	sempre	piú	difficile.	Se	non	si	tiene	conto	di	questa	premessa
fondamentale,	 ogni	 volta	 ci	 si	 limita	 o	 formulare	 nuove	 catalogazioni,	 nuove
divisioni	tra	criminalità	piú	o	meno	grave,	arrivando	a	creare	nuovi	regolamenti
e	 nuove	 istituzioni	 identici	 ai	 precedenti.	 Cosí	 come,	 davanti	 all’insorgere	 di
nuove	 forme	 di	 devianze	 e	 di	 comportamenti	 anomali	 che	 possono	 essere	 il
sintomo	 del	 rifiuto	 di	 una	 vita	 invivibile,	 si	 trovano	 nuove	 codificazioni
nosografiche,	nuovi	termini	tecnici	secondo	cui	catalogarle,	aggiornati	magari	da
qualche	vago	riferimento	alla	dimensione	«sociale»	che	garantisca	di	affrontare
le	problematiche	in	termini	attuali,	moderni.	La	realtà	resta	identica.
In	 questo	 contesto,	 il	 problema	 della	 devianza,	 dell’asocialità,	 del

comportamento	 anomalo	 e	 delle	 condotte	 perturbate,	 non	 può	 essere	 neppure
sfiorato.	 Non	 si	 sa	 cosa	 sia,	 o	 meglio	 si	 sa	 cosa	 è	 a	 priori	 e	 si	 applica	 la
definizione	 piú	 adatta	 a	 richiedere	 l’intervento	 repressivo	 per	 fenomeni	 di	 cui
viene	colto	e	messo	a	 fuoco	un	 solo	aspetto:	quello	di	 comportare	un	disturbo
sociale.	Ma,	al	di	là	di	questo	a	priori,	di	questa	astrazione	cui	facciamo	aderire	e
adattare	 la	 realtà,	 che	 cosa	 sappiamo	 di	 questa	 realtà,	 se	 i	 parametri	 di
conoscenza,	 cura,	 riabilitazione	 sono	 quelli	 commissionati	 ai	 tecnici,	 a	 tutela
della	 classe	 egemone?	 Le	 risposte	 tecniche	 sono	 sempre	 risposte	 di
normalizzazione,	legate	come	sono	(anche	per	quanto	riguarda	la	psichiatria	che
dichiara	 di	 far	 parte	 delle	 scienze	 naturali	 ma	 che,	 di	 fatto,	 è	 direttamente
coinvolta	 nella	 tutela	 dell’ordine	 pubblico)	 ai	 valori	 culturali	 espressi
dall’organizzazione	sociale	in	cui	le	diverse	discipline	esplicano	il	loro	mandato.
La	normalizzazione	che	si	attua	attraverso	gli	interventi	«tecnici»	può	essere	sia
il	 riadattamento	 alla	 norma,	 cioè	 l’accettazione	 da	 parte	 del	 «deviante»	 dello
stereotipo	 proposto	 dal	 condizionamento	 sociale;	 sia	 l’esasperazione	 della
devianza	 stessa,	 una	 volta	 trasferita	 nell’istituzione	 specifica	 atta	 al	 suo
controllo.	I	luoghi	deputati	al	controllo	dell’abnorme	assorbono	nel	loro	terreno
separato	la	devianza,	accettandola	come	tale	e	quindi	assolvendo	la	funzione	di
normalizzare	il	contesto	in	cui	la	devianza	si	manifesta,	spostandola	in	un	luogo
da	 cui	 non	 possa	 interferire,	 neutralizzando	 quindi	 il	 rischio	 che	 la	 «norma»
possa	risultare	un	valore	relativo	e	discutibile,	anziché	un	valore	assoluto	come
deve	continuare	a	presentarsi.
Se	 si	 parla	 di	 cura,	 di	 riabilitazione	 e	 recupero	 il	 discorso	 non	 può	 essere

semplicemente	tecnico,	né	organizzativo:	è	un	problema	politico	che	si	riallaccia
alla	 premessa	 relativa	 alla	 prima	 divisione	 innaturale	 su	 cui	 si	 fonda	 il	 nostro
sistema	sociale.	Che	cosa	si	vuol	fare	degli	uomini	riabilitati?	C’è	posto	per	loro
nella	nostra	 società?	Cioè,	una	volta	 riabilitati,	 troverebbero	un	 lavoro	con	cui
soddisfare	 i	 propri	 bisogni	 e	 i	 bisogni	 delle	 loro	 famiglie	 e	 avrebbero	 la
possibilità	 di	 trovare	 un	 significato	 reale	 alla	 loro	 vita	 che	 inglobi	 la



soddisfazione	 dei	 bisogni,	 dei	 desideri,	 delle	 aspirazioni,	 delle	 aspettative?	 O
non	piuttosto	i	regolamenti	su	cui	si	fondano	gli	istituti	dell’emarginazione	sono
strutturati	in	modo	che	la	riabilitazione	sia	impossibile	perché,	comunque,	questi
individui	–	una	volta	riabilitati	–	resterebbero	ai	margini,	esposti	continuamente
al	pericolo	di	cadere	in	nuove	infrazioni	di	una	norma	che	per	loro	non	ha	mai
avuto	una	funzione	protettiva	ma	solo	repressiva?
La	 possibilità	 di	 una	 loro	 riabilitazione	 è	 strettamente	 proporzionale	 alla

disponibilità	o	meno	di	manodopera,	al	lavoro	che	trovano	fuori,	nella	comunità
cosiddetta	 libera,	 a	 seconda	 delle	 fasi	 di	 concentrazione	 o	 di	 diffusione
economica.	Le	oscillazioni	del	numero	degli	internati	e	dei	dimessi	degli	istituti
riabilitativi/rieducativi	sono	direttamente	 legate	alle	fasi	alterne	dell’andamento
economico	generale,	nel	senso	che	a	seconda	dei	diversi	momenti	di	sviluppo	o
di	 recessione	 e	 di	 crisi,	 si	 assiste	 al	 contemporaneo	 allargamento	 o
restringimento	 dei	 limiti	 di	 norma	 e,	 quindi,	 al	 dilatarsi	 o	 al	 restringersi	 della
tolleranza	nei	confronti	dei	comportamenti	anomali.
Oltre	 a	 questo	 fatto	 determinante	 e	 ad	 esso	 strettamente	 connesso,	 esiste	 un

altro	fenomeno	di	cui	non	si	tiene	mai	conto.	Si	tratta	del	senso	di	appartenenza
alla	 società	determinata	di	 cui	 fanno	parte,	 che	 si	 rivela	 totalmente	assente	nei
trasgressori	 delle	 leggi	 e	 delle	 norme.	 Ed	 è	 ovvio.	 Se	 gli	 istituti	 della
segregazione	 e	 dell’emarginazione	 sono	 organismi	 creati	 per	 rispondere	 ai
bisogni	 della	 comunità	 che	 si	 definisce	 «normale»,	 gli	 internati	 non	 possono
riconoscersi	in	questa	società	che	li	punisce,	li	segrega,	li	distrugge	senza	offrir
loro	un’alternativa	possibile.	Né	possono	accettare	di	identificarsi	in	regole	che
non	 rispondono	 ai	 loro	 bisogni.	 Non	 possono	 vivere	 l’internamento	 come
esperienza	che	 li	aiuti	nel	 loro	processo	di	 riabilitazione:	 la	 riabilitazione	esige
un	elemento	 soggettivo	e	 la	partecipazione	di	 colui	 che	deve	essere	 riabilitato.
Ma	per	partecipare	a	questo	processo,	bisogna	che	 i	 riabilitandi	 riconoscano	 le
istituzioni	 che	 li	 segregano	 come	 terapeutiche	 e	 riabilitative	 e	 riconoscano,
insieme,	la	validità	della	«condanna»	implicita	nel	loro	internamento.	L’emenda
ha	senso	solo	se	il	deviante	si	riconosce	come	tale	nei	confronti	di	una	società	di
cui	 si	 sente	membro	partecipe	e	alle	cui	 leggi	crede	 in	quanto	ha	contribuito	a
istituirle	anche	se,	di	fatto,	ne	devia.
Ma	questi	uomini,	che	hanno	alle	spalle	 la	storia	di	un’emarginazione	che	si

perpetua	 in	ogni	momento	come	emarginazione	di	classe,	non	possono	sentirsi
membri	 partecipi	 di	 questa	 società,	 né	 delle	 leggi	 e	 delle	 norme	 che	 essa
stabilisce,	perché	nessuna	legge	del	nostro	sistema	sociale	–	che	pure	si	dichiara
uguale	per	 tutti	–	 risponde	praticamente	ai	 loro	bisogni	e	ai	 loro	diritti.	È	solo
attraverso	 la	 lotta	che	questa	classe	 riesce	a	 imporre	 i	propri	bisogni	e	 i	propri
diritti,	ma	non	tutti	riescono	a	incanalare	la	lotta	in	senso	positivo,	organizzato.	E



allora	si	reagisce	con	atti	sporadici,	isolati,	delinquenziali,	o	con	comportamenti
anomali	che	automaticamente	vengono	stigmatizzati	e	puniti.
Non	 è	 privo	 di	 significato	 il	 fatto	 che	 nei	 paesi	 dove	 si	 lotta	 per	 la

trasformazione	 dell’assetto	 sociale	 e	 dove	 tutti	 si	 sentono	 i	 soggetti	 di	 questa
trasformazione,	delinquenza	e	certe	forme	di	comportamento	deviante	subiscono
un	 enorme	 regresso.	 Nei	 pochi	 anni	 del	 regime	 di	 Allende,	 il	 fenomeno
dell’alcoolismo	 che	 in	 Cile	 toccava	 i	 livelli	 piú	 alti	 del	 Sudamerica,	 è	 stato
ridotto	del	50%,	e	cosí	pure	 il	 fenomeno	della	droga.	Perché	c’era	un	progetto
che	univa	la	classe	oppressa,	coinvolta	nella	ricerca	di	un’organizzazione	sociale
che	 rispondesse	 finalmente	 ai	 suoi	 bisogni.	 Mentre	 si	 sa	 quale	 sia	 stata	 la
posizione	 dei	 medici	 (per	 non	 parlare	 degli	 avvocati	 e	 della	 magistratura,
responsabili,	come	braccio	secolare,	della	caduta	del	governo	di	Unità	Popolare)
nei	confronti	di	questa	lotta,	dalla	cui	vittoria	avrebbero	perso	ogni	privilegio	e
ogni	potere.
Questo	non	significa	che	non	esistano	le	condotte	perturbate,	i	comportamenti

anomali:	 cioè	 che	 non	 esista	 il	 diverso	 come	 fenomeno	 umano	 e	 che	 la
trasformazione	dell’assetto	 sociale	 sia	 sufficiente	a	cancellarlo.	 Il	problema	sta
proprio	 nell’incorporazione	 di	 questo	 concetto:	 la	 necessità,	 nel	 nostro	 tipo	 di
organizzazione	sociale,	di	cancellare	il	diverso	come	se	la	vita	non	lo	contenesse
e	 quindi	 la	 necessità	 di	 eliminare	 tutto	 ciò	 che	 può	 incrinare	 la	 falsa
contradditorietà	di	questa	facciata	tersa	e	pulita,	dove	tutto	andrebbe	bene	se	non
ci	fossero	le	pecore	nere.
Ma	mentre	 il	diverso	della	classe	dominante	è	accettato	e	vissuto	come	tale,

cioè	come	un	 fenomeno	umano	che	ha	bisogno	di	 risposte	particolari,	 appunto
«diverse»,	 il	 diverso	 della	 classe	 oppressa	 non	 è	mai	 accettato	 come	 tale	 e	 le
risposte	che	si	forniscono	servono	solo	a	cancellarlo	e	eliminarlo.	In	una	società
divisa	in	classi,	malattia,	devianza	e	asocialità	della	classe	subalterna	(quelle	che
incontriamo	e	conosciamo	nelle	istituzioni	dell’emarginazione	e	della	violenza)
diventano	 altro	 da	 ciò	 che	 sono	 e	 l’unica	 risposta	 non	 può	 che	 essere	 la
repressione,	 sotto	 mistificazioni	 piú	 o	 meno	 mascherate,	 perché	 ciò	 che
determina	 la	 natura	 della	 risposta	 non	 è	 la	 natura	 del	 bisogno,	ma	 la	 classe	 di
appartenenza	 di	 chi	 lo	 esprime.	 Se	 un	 sistema	 sociale	 è	 fondato	 sul
mantenimento	 di	 una	 logica	 economica	 che	 non	 soddisfa	 i	 bisogni	 di	 tutti,	 se
l’uomo	astratto,	in	nome	del	quale	si	invocano	e	si	reclamano	le	trasformazioni	e
le	 riforme,	 non	 corrisponde	 a	 tutti	 gli	 uomini,	 l’inefficiente,	 il	 deviante,
l’handicappato,	 il	 fragile	 e	 anche	 il	 fragile	morale,	 cioè	 il	 diverso	 della	 classe
subalterna,	 vengono	 eliminati,	 cancellati,	 perché	 per	 loro	 sono	 impossibili
recupero	e	riabilitazione.
Le	 misure	 che	 si	 adottano	 nei	 confronti	 di	 questi	 problemi	 non	 possono



dunque	 che	 essere	 repressive,	 ad	 una	 sola	 direzione	 che	 non	 è	mai	 dialettica:
l’aumento	del	personale	addetto	alla	 repressione	e	al	controllo,	 la	preparazione
piú	 specializzata	 dei	 tecnici	 della	 repressione,	 l’incrudimento
dell’organizzazione	poliziesca,	sono	le	uniche	misure	preventive	che	un	sistema
sociale	 come	 il	 nostro	 può	 progettare.	 All’aumento	 della	 asocialità	 e	 della
devianza	non	si	può	che	rispondere	con	il	numero	dei	poliziotti	e	degli	psichiatri,
perché	 queste	 sono	 le	 uniche	 misure	 che	 consentono	 di	 non	 mettere	 in
discussione	 le	 proprie	 istituzioni	 e	 i	 propri	 valori,	 come	 risposta	 alla	messa	 in
discussione	implicita	(anche	se	piú	o	meno	consapevole)	in	ogni	comportamento
deviante.

4.		Il	valore	dell’uomo	.

Se	non	si	chiarisce	prima	il	campo	su	cui	si	staglia	e	si	inserisce	il	problema
della	devianza,	dei	comportamenti	perturbati	o	anomali,	è	inutile	tentare	di	darne
una	 definizione.	 I	 manuali	 di	 psichiatria,	 di	 criminologia	 e	 ora	 anche	 di
sociologia	hanno	già	dato	tutte	le	codificazioni	possibili	di	questo	fenomeno,	ma
si	 limitano	 a	 descriverlo	 e	 a	 definirlo,	 mentre	 la	 traduzione	 pratica	 di	 questa
codificazione	è	solo	l’organizzazione	dei	diversi	comportamenti	anomali	in	sfere
istituzionali	 separate,	 in	 cui	 la	 risposta	 è	 eguale	 per	 tutti:	 la	 repressione	 e	 il
controllo	 del	 fenomeno	 deviante,	 di	 qualunque	 natura	 esso	 sia,	 perché	 non
esprima	niente	che	vada	oltre	il	sintomo	e	il	comportamento	anomalo.
Solo	se	la	strategia,	la	finalità	di	ogni	azione	e	di	ogni	provvedimento	(quindi

anche	 di	 ogni	 intervento	 tecnico)	 sono	 l’uomo,	 i	 suoi	 bisogni,	 la	 sua	 vita,
all’interno	di	una	collettività	che	si	trasforma	per	raggiungere	la	soddisfazione	di
questi	bisogni	e	 la	 realizzazione	di	questa	vita	per	 tutti,	 si	potrà	parlare	di	una
malattia	 e	 di	 una	 anormalità	 che	 esprimano	 direttamente	 ciò	 che	 sono.	Quello
che	si	deve	arrivare	a	capire	è	che	il	valore	dell’uomo,	sano	o	malato,	normale	o
anormale,	 va	 oltre	 il	 valore	 della	 salute	 e	 della	 malattia,	 della	 normalità	 e
dell’anormalità;	 che	 la	malattia	 e	 l’anormalità,	 come	 ogni	 altra	 contraddizione
umana,	possono	essere	usate	come	strumento	di	appropriazione	o	di	alienazione
di	sé,	quindi	come	strumento	di	liberazione	o	di	dominio;	che	ciò	che	determina
il	significato	e	l’evoluzione	di	ogni	azione	è	il	valore	che	si	riconosce	all’uomo	e
l’uso	che	si	vuol	farne,	da	cui	si	deduce	l’uso	che	si	farà	della	sua	salute	e	della
sua	malattia,	della	 sua	normalità	e	della	 sua	anormalità;	 che	 in	base	al	diverso
valore	e	uso	dell’uomo,	salute	e	malattia,	normalità	e	anormalità	acquistano	o	un
valore	 assoluto	 (l’una	 positivo,	 l’altra	 negativo)	 come	 espressione	 della
inclusione	 del	 sano	 e	 della	 esclusione	 del	 malato	 dalla	 norma;	 o	 un	 valore



relativo,	 in	 quanto	 avvenimenti,	 esperienze,	 contraddizioni	 della	 vita	 che	 si
svolge	sempre	fra	salute	e	malattia,	fra	norma	e	abnorme.	Se	il	valore	è	l’uomo,
la	 salute	 e	 la	 normalità	 non	 possono	 rappresentare	 la	 norma	 dato	 che	 la
condizione	 dell’uomo	 è	 di	 essere	 sano	 e	 insieme	 malato,	 normale	 e	 insieme
anormale.
Se	 il	 valore	 è	 l’uomo	e	 i	 suoi	bisogni,	 all’interno	di	 una	 collettività	dove	 la

produzione	 serve	 alla	 sopravvivenza	 di	 tutti,	 il	 malato,	 il	 menomato,
l’handicappato,	 il	 deviante,	 il	 disturbato	 psichico,	 l’inefficiente	 non	 sono	 gli
elementi	negativi	di	un	ingranaggio	che	deve	comunque	procedere	a	senso	unico,
ma	fanno	parte	dei	soggetti	per	soddisfare	i	bisogni	dei	quali	la	produzione	esiste
e	si	sviluppa.
Ciò	non	 significa	 rimandare	 ogni	 giudizio	 e	 ogni	 intervento	 sulla	malattia	 e

sulla	 devianza	 al	 momento	 in	 cui	 esse	 possano	 essere	 semplicemente	 ciò	 che
sono.	Ma	significa	che	il	compito	dei	tecnici	che	operano	in	questi	settori	deve
essere	 quello	 di	 svelare	 cosa	 sta	 sotto	 alla	 «neutralità	 della	 scienza»,
all’intervento	 tecnico	 neutrale;	 di	 rifiutarsi	 di	 avvicinare	 i	 fenomeni	 di	 loro
competenza	mantenendosi	arroccati	nell’isolamento	in	cui	la	«scienza»	stessa	li
ha	sempre	mantenuti.	Il	loro	intervento	su	un	fenomeno	parziale,	artificialmente
isolato	e	reso	assoluto,	non	è	la	garanzia	della	serietà	scientifica	del	loro	lavoro,
ma	la	garanzia	che	tutto	ciò	che	ha	una	relazione	diretta	con	il	mondo	sociale	sia
automaticamente	 trasferito	 nell’individuo	 come	 sua	 malattia,	 sua	 colpa	 che	 la
tecnica	può	arginare	con	i	modesti	mezzi	di	cui	dispone:	il	che,	il	piú	delle	volte,
si	traduce	con	la	rottura	delle	esperienze,	con	la	repressione	e	la	violenza.
Ciò	 che	 importa	 nella	 logica	 del	 capitale	 che	 tiene	 prigionieri	 vittime	 e

carnefici,	è	che	la	diversità	e	la	malattia,	di	qualunque	natura	esse	siano,	vengano
gestite	e	controllate	in	modo	da	non	esprimere	anche	qualcosa	che	vada	oltre	il
semplice	fatto	bruto	del	sintomo	e	che	quindi	non	richiedano	risposte	che	vadano
oltre	il	campo	puramente	tecnico	per	entrare	in	quello	politico-sociale.
È	 questo	 che	 porta	 alla	 assolutizzazione	 del	 sintomo,	 alla	 conferma	 della

«diversità»	 come	 disuguaglianza,	 alla	 conferma	 della	 condotta	 aberrante	 come
fenomeno	 naturale	 e	 irriducibile.	Ma,	 nel	 caso	 del	 comportamento	 anomalo	 o
deviante	è	anche	chiaro	che	 il	bisogno	da	esso	espresso	è,	 insieme,	 tradotto	 in
crimine	 per	 giustificare	 e	 autorizzare	 la	 criminalità	 della	 punizione.	 In	 questo
senso	 le	 nostre	 risposte	 tecniche,	 le	 nostre	 istituzioni	 terapeutico-riabilitative-
rieducative	 hanno	 la	 funzione	 di	 rispondere	 al	 bisogno,	 una	 volta	 che	 esso	 sia
stato	 criminalizzato,	 ridotto	 ciò	 che	 non	 è	 o	 ciò	 di	 cui	 non	 è	 sintomo	 o
espressione.	 La	 criminalizzazione	 del	 bisogno	 ne	 è,	 in	 realtà,	 la	 natura
artificialmente	 costruita,	 cosí	 che	 si	 trovano	 a	 fronteggiarsi	 due	 forme	 di
violenza	 e	 di	 criminalità,	 l’una	 in	 risposta	 all’altra,	 senza	 che	 si	 possa	 mai



conoscere	cosa	sia	il	bisogno	reale.	Il	comportamento	anomalo,	la	devianza	sono
crimini	 perché	potrebbero	 essere	 pericolosi;	 l’ideologia	 e	 l’istituzione	deputate
alla	 cura	 e	 alla	 riabilitazione	 del	 comportamento	 anomalo	 e	 deviante	 sono
crimini,	 sotto	 la	 copertura	di	un’azione	preventiva	nei	 confronti	di	un	pericolo
eventuale.	Non	esistono	bisogni,	né	risposte	ai	bisogni.	Il	compito	dei	tecnici	che
operano	in	questo	settore	deve,	dunque,	consistere	nel	continuare	ad	evidenziare
nell’esercizio	 della	 loro	 professione,	 questi	 bisogni	 mai	 soddisfatti,	 anziché
creare	nuove	classificazioni	e	nuove	ideologie	che	aiutino	a	celarli.
È	 per	 questo	 che,	 nel	 parlare	 di	 condotte	 perturbate,	 noi	 abbiamo	parlato	 di

tutto	ciò	che	le	circonda,	le	definisce	e	le	codifica:	per	non	commettere	un	nuovo
crimine	di	pace.

	 	 1	Viene	 pubblicato	 qui	 per	 la	 prima	 volta	 in	 italiano	 un	 saggio	 scritto	 da	 Franco	Basaglia	 e	 Franca
Ongaro	 nel	 1978	 per	 il	 volume	Psychologie	della	Encyclopédie	 de	 la	 Pléiade,	 su	 richiesta	 dei	 direttori
dell’opera	Jean	Piaget,	Pierre	Mounoud	e	Jean-Paul	Bronckart.	Il	volume	uscì	in	Francia	nel	1987	con	una
Introduction	Générale	 in	 cui	 i	 tre	 curatori	 sottolineano	 l’originalità	 dell’impostazione	 data	 da	Basaglia	 e
Ongaro	 «al	 tema	 dello	 statuto	 della	 insufficienza,	 del	 deficit	 o	 della	 perturbazione.	 Nella	 psicologia
contemporanea	 è	 infatti	 ancora	molto	 frequente	 che	 si	 affronti	 la	 perturbazione	 come	 entità	 in	 sé,	 senza
prendere	 in	 considerazione	 le	 norme	 sociali	 e	 culturali	 in	 rapporto	 alle	 quali	 essa	 si	 definisce.	 Come
Basaglia	e	Ongaro	dimostrano,	la	relatività	di	queste	norme	oggi	è	ben	chiara;	inoltre	la	psicologia	genetica
ha	messo	 in	 evidenza	 che	 le	 condotte	 non	 sono	 analizzabili	 che	 in	 riferimento	 a	 una	 organizzazione	 di
insieme	che	 le	sottende	e	che,	 in	conseguenza,	certe	 forme	di	condotte	che	a	certi	 stadi	di	 sviluppo	sono
deficitarie,	 sono	 invece	del	 tutto	adattate	ad	altri	 stadi.	Ci	 sembra	per	questo	 indispensabile	denunciare	e
combattere	 con	 vigore	 le	 posizioni	 normative	 in	 patologia;	 esse	 impediscono	 in	 realtà	 ai	 ricercatori	 di
analizzare	 le	 condotte	 in	 una	 prospettiva	 realmente	 adattativa,	 e	 mascherano	 il	 ruolo,	 l’importanza	 e	 la
necessità	di	certe	condotte	qualificate	troppo	frettolosamente	come	deficitarie»	(Introduction	Générale,	p.
XIX).

		2	Si	è	preferito	utilizzare	in	questo	saggio	la	parola	perturbazione,	che	traduce	letteralmente	il	francese
«perturbation»,	 per	 aderire	 alla	 scelta	 dei	 curatori	 di	Psychologie.	Come	 chiarisce	Pierre	Mounoud	 nella
introduzione	alla	sezione	quinta	del	volume,	Les	conduites	perturbées,	di	cui	il	saggio	di	Basaglia	e	Ongaro
fa	 parte,	 «La	nozione	 di	 perturbazione	 ci	 sembra	molto	meno	gravida	 di	 presupposti	 rispetto	 a	 quella	 di
patologia	…	Essa	si	riferisce	a	una	dimensione	temporale,	caratterizza	un	momento	di	una	storia	e	comporta
l’idea	di	trasformazione,	mentre	la	nozione	di	patologico	è	assai	più	statica	e	rinvia	soprattutto	a	uno	stato
…	Inoltre,	l’idea	di	patologia	implica	quasi	sempre	riferimenti	a	cause	essenzialmente	interne,	mentre	l’idea
di	“perturbazione”	implica	un’origine	sia	interna	che	esterna	all’organismo»	(p.	1133).


	L’utopia della realtà
	Introduzione di Maria Grazia Giannichedda
	Nota introduttiva di Franca Ongaro Basaglia
	Nota biografica di Franca Ongaro Basaglia
	L’utopia della realtà
	I. Ansia e malafede La condizione umana del nevrotico
	1. Il comportamento della scelta
	2. Il comportamento di malafede
	3. Il comportamento nevrotico
	II. La distruzione dell’ospedale psichiatrico come luogo di istituzionalizzazione Mortificazione e libertà dello «spazio chiuso» Considerazioni sul sistema «open door»
	III. Corpo, sguardo e silenzio L’enigma della soggettività in psichiatria
	IV. Un problema di psichiatria istituzionale L’esclusione come categoria socio-psichiatrica
	1. Problema antropologico e clinico dell’esclusione
	2. Problema sociologico dell’esclusione: autorità, potere e regressione
	V. L’ideologia del corpo come espressività nevrotica Le nevrosi neurasteniche
	1. Premessa
	2. Approccio metodologico
	3. L’espressività nevrotica
	4. Il fenomeno di alterata esperienza corporea come espressività neurastenica
	5. L’ideologia del corpo come espressività neurastenica
	6. Considerazioni cliniche ed eziopatogenetiche
	7. Conclusioni
	VI. Corpo e istituzione Considerazioni antropologiche e psicopatologiche in tema di psichiatria istituzionale
	VII. Crisi istituzionale o crisi psichiatrica?
	VIII. Presentazione a Che cos’è la psichiatria?
	IX. La soluzione finale
	X. Le istituzioni della violenza
	XI. Il problema dell’incidente
	XII. Il problema della gestione
	XIII. Introduzione a Morire di classe
	XIV. Lettera da New York. Il malato artificiale
	Conclusioni
	XV. La maggioranza deviante
	XVI. Crimini di pace
	1. Il tecnico del sapere pratico
	2. L’utopia della realtà
	3. Conversazione con Jean-Paul Sartre
	4. Le lotte degli infermieri
	5. La questione dei giovani
	6. Conversazione con Ronald Laing
	XVII. Condotte perturbate Le funzioni delle relazioni sociali
	1. Condotte perturbate
	2. Salute e malattia
	3. L’uomo e l’organizzazione sociale
	4. Il valore dell’uomo
	XVIII. Prefazione a Il giardino dei gelsi
	Fonti
	Bibliografia completa di Franco Basaglia
	Il libro
	L’autore
	Copyright

